175

LE TRIBALISME EN GUINEE EQUATORIALE: LES TROIS VISAGES D’UN PHENOMENE
EVOLUTIF

PALE Miré Germain
Maitre-Assistant
Enseignat-Chercheur
Université Alassane Ouattara, Bouaké (Cote d'lvoire)
Département d’Espagnol
palemire@yahoo.fr

DJIEOULOU Appolos
Docteur és-lettres
Etudes Hispaniques
nuevopolos@yahoo.fr

Abstract

According to them, European settlers wanted to bring knowledge to raise the African to the human scale.
This action has not managed to fundamentally change the attitudes of Equatorial Guineans. Better still,
colonization has disrupted and disoriented their political-social organization, creating another form of
malicious tribalism in today's modern and democratic societies. In Equatorial Guinea, it is difficult to
differentiate between state and family management. This article aims to show that the ethnic and tribal
management in the country of Obaing results from a traditional tribalism made virulent by the action of
colonization.

Key words: Equatorial Guinea, Pre-Colonial Tribalism, Colonization, Independence, Virulent Tribalism

Résumé

Les colons européens visaient, selon eux, a apporter la connaissance afin d’élever a I'échelle humaine,
I'Africain. Cette action n’est pas parvenue & changer fonciérement la mentalité des Equato-guinéens.
Mieux, la colonisation a déréglé et désorienté leur organisation politico-sociale, créant une autre forme
de tribalisme malveillant dans les sociétés actuelles dites modernes et démocratiques. En Guinée
Equatoriale, il est difficile de faire la différence entre la gestion de I'Etat et celle du bien familial. Cet article
vise a montrer que la gestion ethnico-tribale dans le pays d’Obaing résulte d’un tribalisme traditionnel
rendu virulent par I'action de la colonisation.

Mots-Clés: Guinée Equatoriale, Tribalisme Précolonial, Colonisation, Indépendance, Tribalisme Virulent

Resumen

Los colonos europeos enfocaron, segun dicen, la humanizacién del africano. Esta accién no lleg6 a
cambiar en profundidad la mentalidad de los ecuatoguineanos. Aun mejor la colonizacion ha trastornado
y desorientado su organizacion politico-social, creando otra forma de tribalismo malévolo en las
sociedades consideradas como modernas y democraticas. En Guinea Ecuatorial, es dificil diferenciar la
gestion del Estado y la de una hacienda familiar. Este articulo quiere indicar que la gestion étnico-tribal
en el pais de Obiang es el resultado de un tribalismo tradicional hecho virulento por la accién de la
colonizacion.

Palabras clave: Guinea Ecuatorial, Tribalismo Pre Colonial, Colonizacion, Independencia, Tribalismo
Virulento


mailto:palemire@yahoo.fr
mailto:nuevopolos@yahoo.fr

176

Introduction

Avant la colonisation, les peuples africains étaient organisés en communautés tribales. Chacune orientait
son devenir conformément a ses croyances et a sa conception du monde et du développement. Avec la
colonisation, les Occidentaux imposent & ces groupes de nouvelles structures politiques nationales en
dépit des structures politiques tribales que ceux-ci avaient déja. Cette situation oblige les Africains a
passer des sociétés traditionnelles tribales aux sociétés nationales dites modernes. En clair, il s’agit de
passer du tribalisme au nationalisme ou simplement de la tribu & la nation. La Guinée Equatoriale, &
linstar de la grande majorité des pays africains, n'a pas échappé a cette situation.

Plus de cing décennies aprés son indépendance, la construction de la nation équato-guinéenne tatonne.
Pourquoi les autorités équato-guinéennes ne parviennent-elles toujours pas a taire les particularismes
ethnico-tribaux au profit d'une nation équato-guinéenne ? Pourquoi le tribalisme persiste-t-il encore en
Guinée Equatoriale, malgré le transfert des modes d'organisation occidentale ? L'objectif de cette
contribution est de faire comprendre I'évolution et la persistance du tribalisme malgré les efforts, des
colons dans un premier temps, puis ceux des Etats-nations dans un second temps, de parvenir & la
construction d’une nation uniforme. Cette réflexion part de I'nypothése de la conscience tribale comme
phénoméne social naturel, commune 4 tous les Equato-guinéens. Elle prend en compte I'histoire de la
Guinée Equatoriale en lien avec la colonisation et la période postindépendance.

Cet article est structuré en trois parties, a savoir le tribalisme sous sa forme traditionnelle en Afrique, le
déréglement du tribalisme sous la colonisation et la forme reconstituée du tribalisme aprés
lindépendance.

1. Le tribalisme sous sa forme traditionnelle en Afrique

Il est erroné d’entendre parfois dans les milieux intellectuels et chez certains eurocentriques et europhiles
que l'histoire de I'Afrique débute avec la colonisation. L'histoire de I'Afrique est bien antérieure a la
colonisation qui ne débute effectivement qu’au XIXe siécle. Avant cette ére, les peuples africains menaient
leur vie, suivant chacun, sa propre voie de développement. Il faut entendre par développement toutes les
initiatives qui placent 'THomme au centre de toute activité faisant de lui le début et la fin de toute entreprise
et visant a lui assurer un bien-étre, quelles que soient les circonstances.

Cette politique de développement qui fait de 'homme le centre de toute activité humaine est presque
commune a tous les peuples de I'Afrique précoloniale. La vision humaniste du monde a bien prospéré
avant la colonisation. L'ensemble des sociétés africaines avaient un systéme d’organisation politique et
sociale basé sur la tribu. Elle peut étre définie comme un groupe social naturel, vivant sur un territoire,
ayanten commun un ancétre, I'histoire, la langue et certaines valeurs morales religieuses philosophiques
et bien d’autres croyances.

S. Stephen, cité par P. R. Minkala (2009) congoit la tribu comme «une parenté élargie, réelle ou
imaginaire, le rattachement revendiqué par un groupe a un ancétre connu ou fictif» (p. 3). Le tribalisme
est donc la conscience collective qu'ont les individus appartenant a une méme tribu. Il est encore la prise
de conscience de la nécessité d'ceuvrer en synergie a l'intérieur du méme groupe social en vue de sa
préservation, de la protection et de la défense des valeurs caractéristiques du groupe. Partant de cette
conception, le tribalisme n'est pas une spécificité africaine, il est plutdt la philosophie de toutes les
sociétés humaines. L'Afrique s'inscrivait déja dans cette logique. Rien de son organisation n’était contre
elle-méme, car aucune société humaine ne peut ceuvrer a sa propre destruction.

Sur le continent africain, il existe une mosaique de peuples, de cultures et de civilisations. Quelle que soit
la société, le tribalisme reste le mode de vie et I'attachement aux valeurs tribales, un principe de vie. Ainsi



177

I'exaltation, la défense et la préservation des valeurs culturelles sont-elles inculquées a chacun par le
biais de I'éducation ; quoique qualifiée de traditionnelle par 'lhomme blanc. Chaque individu qui nait au
milieu des siens est enseigné et éduqué conformément aux normes qui régissent sa tribu. Cette politique
a contribué & la stabilisation de chaque tribu. A ce sujet A. Koné (1976) écrit:

Ah! Avant l'arrivée des blancs le pays était certes divisé en de nombreuses tribus. Mais ces tribus
étaient trés bien structurées et fort bien organisées selon leur vision du monde. Les lois n’étaient
pas écrites sur du papier, mais chacun connaissait son droit, I'étendue et les limites de son droit. (p.
72)

Certes, les sociétés précoloniales n'étaient pas paradisiaques. Cependant, le respect des valeurs
traditionnelles a minimisé au maximum certains comportements déviationnistes. Dans ces sociétés, il n’y
avait pas de systéme juridique normatif mais un systeme social humaniste de coopération et de
communautariste.

L’individu qui grandit dans sa communauté n'’intériorise que les valeurs caractéristiques de son
appartenance tribale. Au cours de ce processus, I'assimilation se fait sans un systéme d’apprentissage
particulier. L'enfant ne mime que ce qu'il voit faire par ses ascendants et tous ceux de son environnement
social immédiat. Chaque individu ceuvre a la préservation et a la pérennisation des valeurs du groupe.
L’affirmation de soi en tant que membre d'une communauté, réside dans l'intégration effective a sa
communauté a travers de nombreuses bonnes actions, parmi lesquelles la contribution au bien-étre de
tous les membres.

Chez les Bubi par exemple, le systéme d’organisation mis en place fait que le développement individuel
ne passe nécessairement que par le respect et la considération de I'autre comme son alter ego. Ainsi
les relations interhumaines ne sont régies que par les normes ancestrales. Normes dont la maitrise et le
respect justifient I'appartenance a telle ou telle tribu.

Partant de cette réalité, le non-respect d’'une des valeurs tribales par un individu est considéré comme
une trahison de la conscience collective tribale qui I'expose évidemment au chatiment aussi bien des
vivants que des morts. Il convient de préciser que, quand bien méme cette conception tend a disparaitre
de nos jours, la société traditionnelle est congue comme étant composée des vivants et des morts. Ces
deux entités sont en relation dans laquelle les morts jouent parfois le réle de protecteurs, chargés de
veiller sur les vivants. C’est ce qu'illustre Birago Diop (cité par Amadou Koné 2006) en ces termes «Ceux
qui sont morts ne sont jamais partis [...] les morts ne sont pas morts» (p. 7).

A partir de ce moment, la protection et le bonheur du groupe tribal dépendent de I'attitude individuelle et
collective vis-a-vis des normes sociétales. Pour ne pas mettre @ mal les normes de la communauté,
chacun veille a respecter scrupuleusement les valeurs tribales. Quoiqu'il en soit, I'individu n’est tenu et
déterminé que par son environnement immédiat qui I'oblige a n’assimiler et a ne vivre que le mode de
penser et d’exister de son groupe social. Il ne raisonne, pense, mange, s’habille, se divertit que selon les
normes de son propre groupe. La stabilité de la tribu réside dans la prise de conscience tribale de chaque
membre. C'est ce qu'illustre A. E. Asangono (1994), quand il écrit: «Lo que avala la subsistencia de la
tribu es justamente la consciencia, la toma de conciencia que todos y cada uno de los miembros de la
tribu tiene en relacion con ésta: una conciencia que influye decisivamente sobre toda la trama de las
relaciones interhumanas del conjunto de toda la sociedad»' (p. 29).

1 Ce qui garantit la subsistance de la tribu c’est justement la conscience, la prise de conscience qu'ont tous et chacun des
membres de la tribu en lien avec celle-ci: une conscience qui influe de fagon décisive sur toute la trame des relations
interhumaines de I'ensemble de toute la société. Notre traduction.



178

Cette fagon de vivre crée une symbiose entre I'individu et sa société et I'adéquation entre les faits de
lindividu et les normes de sa communauté tribale. Il se produit alors un processus de dépersonnalisation
de l'individu, doublée de sa tribalisation débouchant inévitablement sur une fierté tribale.

Le tribalisme est de ce fait 'expression et I'exaltation de la conscience tribale, & l'origine de I'auto-
estimation ou parfois I'auto-surestimation de l'individu. C’est parfois I'orgueil tribal, poussé a I'excés qui
amene certaines tribus a vouloir imposer aux autres leurs valeurs, considérées comme meilleures. La
volonté d’assujettissement de I'autre conduit a la préparation de sa propre défense. Car chaque peuple
se rend orgueilleux de sa culture et de ses valeurs culturelles. Le tribalisme devient de ce fait, un
mouvement offensif et défensif vis-a-vis des autres tribus. En clair, toute volonté d’assujettissement ou
d’assimilation de l'autre crée inévitablement des conflits intertribaux.

Si le tribalisme a conduit a la volonté d’hégémonie par 'annexion ou la conquéte d’autres peuples, créant
ainsi un climat délétére, il a été aussi source de stabilité a I'intérieur de chaque groupe tribal. L'un des
éléments essentiels ayant consolidé la stabilité a I'intérieur des groupes tribaux est I'organisation politique
sociale. En effet, la quasi-totalité des peuples précoloniaux avaient en commun une organisation a trois
niveaux : la tribu, le clan et la famille.

Cette hiérarchisation a permis de contréler, de canaliser et de guider les membres, quelle que soit la taille
numérique de chaque communauté tribale, dans la stricte mesure des normes internes. Quels que soient
I'extension et le poids numérique d’une communauté, ou la période et ou encore le type d’organisation
de cette communauté, la famille reste la seule cellule sociale importante. Avant que sa définition ne
devienne un exercice complexe avec la colonisation, «la famille désigne le groupement de ceux qui sont
liés par une parenté biologique» J. Binet (1983, p. 1).

A partir de la colonisation, I'Africain découvre une nouvelle approche de la famille (du type occidental) qui
ne se limite qu'aux enfants et a leurs géniteurs. Par contre dans les sociétés africaines, tous les membres
d’'un village peuvent étre issus d’'une seule famille. Au-dela du lien consanguin et de I'espace territorial
occupé, la famille est un milieu ou est développé I'esprit de groupe. Cette philosophie a rapidement
développé un communautarisme dans lequel tous les membres de la famille travaillent, soit
individuellement ou collectivement pour I'épanouissement et la sécurité de tous.

Dans la communauté, I'éducation de chaque enfant se fait sur la base des valeurs du travail, du partage,
de 'obéissance et de la cohésion sociale. Partant de cet état de fait, tout enfant d’'un foyer est celui de
toutes les autres familles. En tant que tel, 'enfant pourra recevoir de chaque membre de la famille,
protection mais aussi éducation. Avec a sa téte un chef, chargé de son bon fonctionnement, la famille ne
se soustrait pas du collectif. Car I'éducation et la socialisation de I'individu se font sur la base des valeurs
et des normes de la communauté (tribu). Cette philosophie tribale, pendant qu’elle rapproche étroitement
les membres de la méme communauté tribale, elle les éloigne par la méme occasion des autres tribus,
considérées parfois comme inférieures. Ce sentiment tribal donne naissance a des velléités
hégémoniques entre certaines tribus. Ce sentiment est souvent a l'origine des guerres de conquétes
qu’ont connues certains peuples africains pendant la période précoloniale.

Pendant que ces conflits émaillaient le continent noir, ils langaient par la méme occasion les bases d'un
continent africain uni, paisible et harmonieux. En effet, conscients des effets destructeurs et dévastateurs
des guerres, certains peuples signaient des pactes de sang et des alliances de non-agression ou de non-
complicité d’agression (Cf. H. L. Zoro, 2015, p. 2).

Ces diverses alliances sont connues sous le nom d’alliances interethniques. Elles proviennent d’une part
de la volonté des peuples de cohabiter pacifiquement, dans une harmonie socioculturelle, et d’autre part
de la prise de conscience de la nécessité de vivre ensemble, malgré les différences socioculturelles. Ces
alliances constituent la manifestation extérieure des valeurs intrinséques propres a chaque africain : ce
sontla paix, 'harmonie, la solidarité, le vivre ensemble, le communautarisme, la tolérance et'humanisme.



179

Dans ce contexte, il faut comprendre que les alliances interethniques n'instaurent pas systématiquement
la paix, car fondamentalement, la paix se construit & travers un processus qui peut étre souvent lent. Mais
en tout état de cause, I'essentiel est de la vouloir et de poser les bases de sa réussite. C'est dans cette
dynamique que se trouvent les sociétés traditionnelles africaines en général et la Guinée Equatoriale
lorsque les Occidentaux abordent les cotes du continent africain. Cette nouvelle ére qui s’ouvre sur le
continent, transportant avec elle ses réalités et ses contraintes, freine inévitablement cette dynamique
sociopolitique et culturelle dans laquelle s’engageaient progressivement ces peuples épris de paix.

2. Le déréglement du tribalisme ancien

Le premier contact des Equato-Guinéens avec les Européens a eu lieu au XVe siécle. C'est précisément
sur I'lle de Bioko que débarquent les premiers navigateurs portugais en 1471. Il convient de préciser
qu’en sortant de I'Europe, I'Afrique n’était pas la destination de ces navigateurs qui cherchaient un
raccourci pour atteindre les Indes Orientales. C'est donc par erreur qu'ils se sont retrouvés sur l'lle de
Bioko, dans I'actuelle Guinée-Equatoriale. Comme lindique S. D. Teulade (2009):

Les navigateurs portugais suivaient alors les cotes de I'Afrique toujours plus au sud en établissant
sur les fameux portulans pour essayer d'atteindre les Indes par la mer. lls souhaitaient ainsi
contourner les Mamelouks d’Egypte, itinéraires obligés pour rejoindre la méditerranée et la mer
rouge, et par la méme occasion supplanter les cités italiennes dans I'approvisionnement de I'Europe.
L’arrivée a Bioko est une déception pour les portugais (p. 16).

La découverte des nombreuses richesses insoupgonnées dont regorge le continent et le role que peut
jouer I'Afrique dans I'économie de leurs pays respectifs, ont amené ces Occidentaux a reconsidérer leur
politique envers le continent. Ainsi, la volonté d’atteindre les Indes va se muer en une idée de colonisation.
En effet, la colonisation, forme achevée de I'impérialisme visait d’'une part la recherche des zones
pourvoyeuses de matiéres premiéres et d’autre part la recherche de débouchés pour la commercialisation
des produits fabriqués dans les usines européennes et américaines. C’est ce que dit E. J Stiglitz (2003) :

Seuls les arguments recevables portaient sur notre avantage économique immédiat, c’était une sorte
de philosophie manifeste qui ne connaissait qu'un seul mérite, ouvrir de nombreux marchés aux
produits américains. Nous nous sommes concentrés sur la tche consistant & aider les Etats-Unis.
Méme si elle conduisait a appauvrir, ce qui était souvent le cas. Assurer aux pays occidentaux la
capacité de pomper les ressources africaines nous a paru plus important que contribuer au bien-étre
a long terme de I'Afrique (p. 104)

Cette visée économique s'accompagne inévitablement de la volonté de prestige et d’hégémonie par
I'annexion de vastes territoires afin d’exploiter tout ce qu'ils renferment (hommes, sols et sous-sols). En
Guinée Equatoriale, tout comme dans les autres contrées de I'Afrique, les Européens ont bouleversé les
cultures des autochtones. lis ont ainsi déstructuré, déréglé et désorienté les peuples et leurs systémes
d’organisation sociale et politique. Pour la plupart des Africains, I'action des Occidentaux sur le continent
a porté de graves atteintes aux valeurs traditionnelles. Cette action peut étre considérée comme un crime
contre 'humanité. Dans son discours prononceé le 26 juillet 2007 a I'université de Dakar, monsieur Nicolas
Sarkozy, président frangais d’alors, reconnait tous les torts que les Européens ont causé aux Africains:

Je ne suis pas venu nier les fautes ni les crimes car il y a eu des fautes et il y a eu des crimes [....].
Et ce crime ne fut pas seulement un crime contre les Africains, ce fut un crime contre 'lhomme, ce
fut un crime contre 'humanité toute entiére [....] .Il est vrai jadis, les Européens sont venu en Afrique
en conquérants. lls ont pris la terre de vos ancétres. lls ont banni les dieux, les langues, les
croyances, les coutumes de vos péres. lis ont dit & vos péres ce qu'ils devaient penser, ce qu'ils
devaient croire, ce qu'ils devaient faire. lls ont coupé vos peres de leurs passés, ils leur ont arraché
leur ame et leurs racines?.

2 SARKOZY Nicolas, 2006: Allocution prononcée le 26 juillet 2007 a [luniversitt de Dakar.
www.lemonde.fr/afrique/article/2007/11/09/le-discours-de-dakar 976786 3212, (02-07-2019)



http://www.lemonde.fr/afrique/article/2007/11/09/le-discours-de-dakar_976786_3212

180

Les dommages de la colonisation sur la vie des peuples traditionnels sontinnombrables a divers niveaux.
Ce discours du président francais, ressuscite a la mémoire collective des Africains trois faits majeurs des
Européens qui ont fortement éprouvé le mode de vie des autochtones. Ce sont: la traite des Noirs, la
délimitation des pays africains et la colonisation proprement dite. A ce niveau, il convient de préciser que
ces Européens qui débarquaient sur les cotes africaines ont trouvé plusieurs peuples culturellement
différents les uns des autres. Sur le territoire de I'actuelle Guinée Equatoriale, nous avons les Fang, les
Bubi, les Ndowe, les Basseké, les Benga, les Fernadins pour ne citer que ceux-la. Quoique divers et
variés, ces peuples avaient en commun le tribalisme qui était essentiellement caractérisé, a l'intérieur de
chaque groupe social, par la cohésion, 'harmonie, la tolérance, la confiance et le partage, méme si
quelques distorsions bénignes entre individus ne sont pas a ignorer.

La présence des Occidentaux sur le continent marque le début d’'une ere nouvelle, notamment
caractérisée par de profonds bouleversements. En effet, des le XVe siecle, tous les Européens présents
sur les cotes de l'actuelle Guinée Equatoriale, comme ailleurs sur le continent, pratiquaient la traite des
Noirs. Le trafic d’esclaves avec la chasse a 'homme a créé un climat d’insécurité et de troubles a l'ordre
établi.

Toute société politique tribale ou nationale, s’est toujours posée en s’opposant a d’autres. La protection
et la survie du groupe tribal ou national, s’exprime par la défense contre les ennemis extérieurs, et cette
défense s’assure principalement a travers la lutte armée contre ces ennemis (Cf, L. Sylla 1977, p. 52)

La traite négriere, cette pratique inhumaine et déshumanisante a laquelle s'adonnaient les Européens, a
fait d’eux des ennemis des autochtones. C'est ainsi que les Fang, les Bubi et certains Ndowe entrent en
guerre ouverte contre les Européens. Cette situation de guerre crée inévitablement une situation
inhabituelle. Les razzias des chasseurs d’esclaves obligeaient certains peuples ctiers a fuir a I'intérieur
du continent pour tenter de se mettre a I'abri des chasseurs d’hommes. Dans cette atmosphére délétere,
I'ordre et l'autorité des chefs traditionnels s’estompent, les normes et les structures sociétales subissent
un déréglement di a la situation de guerre. C'est ce que dit L. Sylla (1977):

Avec l'esclavagisme colonial, et la traite des Noirs, la chasse a 'homme devient la régle, ou plus
exactement I'absence de régle, c'est-a-dire 'anarchie. A lordre politique, a la cohésion sociale, a la
concorde et la solidarité tribale, a la paix et a la guerre ordonnée, se substituaient le désordre
politique, la chute des empires et des royaumes, la désorganisation totale et le chaos social, la guerre
désordonnée indéterminée et confuse (p. 45)

L’ordre habituel est donc perturbé par un climat d'insécurité, caractérisé par la méfiance, la défiance <! la
haine des uns envers les autres. Cette situation devient encore plus intenable quand les Occidentaux
utilisent certains peuples cétiers contre ceux de l'intérieur du continent. Comme l'indique Max Liniger-
Goumaz (1983): «Les marchands utilisaient les Ndowé, en particulier les Benga de Corisco, comme
midmen, c’est-a-dire comme des colporteurs vers l'intérieur. Ces intermédiaires pratiquaient le commerce
des esclaves» (p. 26).

Bien que certains peuples n’aient pas forcément de bons rapports avant 'arrivée des Européens, la
politique du troisiéme homme que pratiquaient les Européens a dégradé les rapports entre peuples. Cette
politique de diviser pour mieux régner reussissait tristement bien aux occidentaux. L’agression et
I'agressivité de la politique impérialiste a 'égard des Noirs a mué le tribalisme traditionnel, caractérisé par
la paix en un tribalisme virulent et agressif. Cette métamorphose est imputable a la chienlit qu’ont créée
les Occidentaux dans presque toutes les contrées africaines.

La délimitation des frontiéres a eu pour conséquences I'éclatement de groupes sociaux répartis entre
pays différents. Les Fang qui constituaient autrefois une entité linguistique et sociale homogéne sont
désormais répartis entre plusieurs pays comme la Guinée Equatoriale, le Gabon, le Cameroun, le Sao
Tomé et Principe et la République Démocratique du Congo. Avec cette nouvelle configuration, les
structures politiques qui régissaient cette communauté unique sont désormais limitées par les nouvelles



181

frontiéres. Des personnes d'une méme famille sont devenues des citoyens de pays différents, placées
donc respectivement sous 'autorité de I'administration coloniale a charge de celui-ci. Le chef de famille
voit I'étendue de son autorité limitée par les nouvelles frontiéres.

Au-dela du tragage des frontiéres, la colonisation a eu des conséquences traumatisantes. La quasi-totalité
des peuples de la Guinée Equatoriale ont en commun quelques aspects de la religion et de la spiritualité.
Ce sont des peuples qui croient en un Dieu unique. Cependant, les voies empruntées pour accéder a ce
Dieu sont parfois différentes. Dans chacune de ces sociétés, il existe de nombreuses associations
sécrétes hiérarchisées dans lesquelles opérent des esprits, des forces et des énergies. Ces forces sont
responsables de la protection, de la prospérité, de la fécondité et de bien d’autres aspects de la vie de
ces peuples. Il existe de ce fait, deux mondes ; le monde visible et le monde invisible. Dans le rapport
entre ces deux mondes, il arrive parfois que l'invisible commande le visible, ou parfois les deux
s'influencent mutuellement.

Certains peuples comme les Fang ne parlent pas directement au Dieu supréme, qui est au-dessus de
tout et a qui appartient toute la créature. lls passent par lintermédiaire des sacrifices et d’autres
cérémonies. M. Liniger-Goumaz (1988) le précise en ces termes: «Les fang pratiquent le culte des
ancétres, des génies de la terre et de I'eau. Toutes ces forces qui dominent la vie de 'homme imposent
des sacrifices et de cérémonies de caractéres magiques [...] par les cérémonies du ngui [?], les fang
cherchent a connaitre les causes de la mort» (p. 201)

Les Fang considérent que leurs ancétres se trouvent dans le monde invisible, c’est-a-dire la sphére
intermédiaire qui se situe entre le monde visible et la sphere supréme. Compte tenu de ces différentes
considérations, des Fang portent des amulettes qui, selon eux, sont chargées d'énergies qui les
préservent de tout mal. C'est ce que dit J. B. Boleka (2003): <<Su vida religiosa se concreta en dos
realidades: en primer lugar, practican rituales tradicionales que los europeos denominan fetichistas; esto
hace que los Fang lleven siempre amuletos y demés abalorios con objeto de ahuyentar a los malos
espiritus [...]>>* (p. 26)

D’autres, par contre, s’adressent a Dieu par le biais des cranes de leurs ancétres, parfois conservés
dans leurs maisons, comme le dit M. Liniger-Goumaz (1980):

Les Fang croient en un dieu unique, Nsama ye Mebaga Nkomo Bot; toutefois, ils ne lui adressent
pas directement des priéres, mais passent par des intermédiaires, ne voulant pas le déranger, par
crainte et par respect. D'ou les priéres adressées aux ancétres de qualité ; d’'ou aussi l'idée de
conserver la téte d'un homme célébre décédé, et d’exposer le crane afin de lui demander des choses
dont le peuple a besoin (p. 202).

Plusieurs peuples africains, méme s'ils ne conservent plus les crénes de leurs ancétres, continuent de
considérer que ceux qui sont morts ne sont pas partis mais demeurent dans l'invisible d'ou ils continuent
d’avoir des regards sur leurs proches.

A leur arrivée, les Européens ont appelé fétichisme, tous les cultes et les pratiques religieuses des
autochtones. lls les considerent comme des cultes au diable. Les Espagnols qui avaient alors la charge
de coloniser cette région introduisent le catholicisme comme la religion capable de délivrer tous ceux qui
s’adonnent a de telles pratiques, de 'emprise du diable et de les conduire au paradis. Parfois, sous le
prétexte de la finalité salvatrice de la religion catholique, les Espagnols 'imposent a certains peuples. J.B
Boleka (2003) révéle le cas des Bubi en ces termes:

3 Le ngui est une autre société secréte qui lutte contre la sorcellerie et le monde des ténébres ayant des effets nuisibles sur la
vie des populations. C'est une autre forme de sorcellerie (Iégale, positive) qui ne nuit pas mais empéche la sorcellerie
destructive.

4 Leur vie religieuse se concrétise en deux réalités : en premier lieu, ils pratiquent des rituels traditionnels que les Européens
ont appelé fétichisme, cela fait que les Fang portent toujours des amulettes et autres perles avec pour objectif de repousser
les mauvais esprits (...). (Notre traduction)



182

A los bubis, se les impuso la obligacion de casarse candnicamente por la iglesia y ser practicantes
catdlicos si querian gozar de las ventajas de la colonizacién, tales como trabajar en la administracion,
estudiar en la Unica escuela superior indigena, disponer de algunas parcelas de tierra para el cultivo
del cacao etc.® ( p. 82).

De cette fagon, les Bubi sont astreints, par les colons espagnols, a adopter, de force, la religion catholique.
Dans la mesure ou la pratique religieuse est devenue une imposition, les Bubi ne cherchent plus en elle
le moyen du salut de leurs ames, comme promis, mais celui de la survie de leurs corps. Dans ce méme
contexte, d’autres peuples se sont vus interdire leur religion traditionnelle, pour adopter le catholicisme.
Imposer une croyance nouvelle et une nouvelle vie religieuse a un peuple ne peut qu'aboutir a son
traumatisme culturel et religieux.

Cette politique espagnole impose, évidemment, aux autochtones une autre fagon de penser, d'étre, de
vivre et de concevoir le monde, bien différente de la leur. Ce processus de déculturation ne peut qu’avoir
des effets traumatisants sur ces peuples. Car cette nouvelle ére est marquée par de nombreux
bouleversements chez des peuples qui perdent leurs repéres au point ou certains parmi ceux-Ci
deviennent parfois des renégats.

La langue étant le vecteur de la culture, en plus de la religion, les Espagnols enseignent aux autochtones
la langue espagnole pour en devenir celle de tous ces peuples, de tous ces peuples pris au piege de la
délimitation du continent. La colonisation a culturellement déformé, et transformé des peuples de Guinée
Equatoriale, de sorte qu'ils sont aujourd’hui & la recherche de repéres culturels. Le déséquilibre culturel
et le traumatisme causés par le systeme colonial se trouvent généralement a l'origine de certains
comportements déviationnistes dans les sociétés modernes.

3. La forme reconstituée du tribalisme aprés I'indépendance de la Guinée Equatoriale

Le tribalisme actuel en Guinée Equatoriale n’est pas ex-nihilo. Il est 'émanation du tribalisme traditionnel,
qui a subi un déréglement pendant la difficile période de la colonisation espagnole. En effet, le tribalisme
traditionnel était le mode d’organisation sociopolitique et économique commun a plusieurs peuples
africains précoloniaux. Certes, avant la colonisation, le tribalisme, comme mode d’organisation sociale et
politique n'a pas fait du continent un «paradis terrestre». Cependant, comparativement aux sociétés
postindépendance, le tribalisme traditionnel a contribué, dans une certaine mesure a 'humanisation des
peuples et a la stabilité intérieure des sociétés traditionnelles.

Pendant la colonisation, les Espagnols (tout comme les autres puissances I'ont fait ailleurs) imposent a
tous ces peuples qui se trouvent sur le nouveau territoire de la Guinée Equatoriale, une nouvelle
épistémé. Pris dans le sens du savoir ou de la connaissance, les Espagnols présentent ce nouvel
épistémé comme un objet de savoir transcendantal, a savoir et a avoir en vue de ['humanisation de
I'homme Noir. Pour y arriver, ils mettent en place un processus qui consiste a modifier la sensibilité et le
comportement dans le sens de la civilisation espagnole. Comme la langue est le vecteur de toute culture,
les Espagnols enseignent leur langue aux autochtones en plus de la religion catholique qui leur a été
imposée. Ce systéme a provoqué une subordination aux Espagnols, non seulement de 'homme mais
aussi et surtout de la pensée et du savoir des Equato-guinéens. Car & partir de cette &poque, la pensée
des autochtones est opprimée et contenue dans la pensée des Espagnols. L'autonomie et I'authenticité
de tous ces peuples divers (Fang, Bubi, Ndowe etc.) n’existent plus. On pense a l'intérieur d’'une pensée
anonyme et contraignante qui est celle d'une époque et d'un langage. Cette pensée et ce langage ont
leur loi de transformation. (Cf. J. Patrick, 2015, p. 4).

5 On imposa aux Bubi, I'obligation de se marier canoniquement a I'église catholique et d'étre pratiquants catholique s'ils
voudraient bénéficier des avantages de la colonisation, comme travailler dans I'administration, étudier a I'école supérieure
indigéne, avoir quelques parcelles de terre pour la culture du cacao. (Notre traduction)



183

Ce processus de transformation culturel et structurel ne traduit pas la discontinuité des valeurs culturelles
de ces peuples pris au piege de la colonisation. Pendant la période d’hispanisation, de la Guinée
Equatoriale, le tribalisme était en hibernation. Ce serait une erreur de déduire que ce silence était
synonyme d'une disparition (Cf. A. Djiéoulou, 2016, p. 16).

L’administration coloniale espagnole et la politique d’hispanisation ont étouffé I'expression du tribalisme,
qui reste, pourtant déja ancré en chaque Equato-guinéen. La conscience et la pensée humaine ne
peuvent étre prisonniéres d’un état stationnaire a travers le temps. Elles évoluent et s’adaptent aux
circonstances d’'une époque donnée. Aprés ces deux périodes cruciales (précoloniale et coloniale) ayant
marqué I'histoire de la Guinée Equatoriale, vient une autre époque non moins importante ; I'aprés
indépendance.

Pendant la lutte anticoloniale, tous les peuples de la Guinée Equatoriale ont mis en commun leurs forces
pour faire face au colonisateur, leur ennemi commun. C’est ce que dit Asangono Alejandro (1993) en ces
termes: «Todos mostraron por igual un espiritu de civismo desde el periodo constitucional pasando por
el referéndum hasta las elecciones presidenciales»® (p.125). L'indépendance de ce pays en 1968 a mis
a nu l'aspect conjoncturel de cette unité. En effet, avec I'indépendance, la volonté de prééminence
ethnique et certaines pratiques d’avant la colonisation vont refaire surface comme le souligne A. Djiéoulou
(2018):

La période postcoloniale, attendue par tous les équato-guinéens comme une période faste va trés
rapidement virer a un cauchemar insoupgonné. En effet, certains comportements traditionnels
comme la solidarité tribale, 'ethnocentrisme, le repli tribal et I'exclusion ou le rejet des autres trouvent
en 'avénement de l'indépendance 'occasion de se refaire jour. (p. 205)

L’indépendance du pays sonne le glas de la dictature coloniale. Le pays passe désormais sous la direction
des natifs, chargés de présider aux destinées de leur pays. A la fin des échéances électorales’ chargées
de péripéties, le sort a souri @ Francisco Macias Nguema, a qui échoit la magistrature supréme de son

pays.

Les nouvelles autorités a charge de la gestion du pays héritent de structures sociopolitiques et
économiques coloniales. Pendant longtemps, le systéme colonial a déstructuré foncierement
l'organisation sociopoliique commune de la Guinée Equatoriale. Faut-il retourner 4 la politique ancienne,
c'est-a-dire au tribalisme sous la forme traditionnelle ? Ou faut-il trouver I'équilibre entre la gestion
traditionnelle du pouvoir et la gestion politique dit moderne ?

Le défi majeur des dirigeants de la Guinée Equatoriale reste le probléme de I'ethnie. En effet, ce pays est
une mosaique culturelle compte tenu de la pluralité et de la diversité des communautés ethniques qui
composentle pays. Cette réalité commune a plusieurs pays africains ne peut étre niée. C'est la perception
et 'acceptation de celle-ci qui peut aider a mettre en place une politique efficace de gestion du pouvoir
politique dans un pays pluriethnique comme I'ancienne colonie. Sublimer cette réalité peut étre un atout
important pour la cohésion nationale, mais la nier peut retarder le développement d’un pays, car «En
choisissant de ne pas voir la diversité culturelle, on se prive des moyens de la gérer, de limiter les
problémes qu’entraine et d’exploiter les avantages qu’elle offre». O. M. Fouda (2004, p. 3).

La gestion de la diversité culturelle reléve plus des tenants du pouvoir politique que la volonté des peuples
de vivre ensemble. C’est une question bien plus préoccupante dont dépend la stabilité des pays africains

& lls montrérent tous le méme esprit de civisme depuis la période constitutionnelle, en passant par le referendum jusqu'aux
élections présidentielles. Notre traduction

7 Les premiéres élections générales, marquant la fin de la longue période coloniales ont été organisées le 21 aolt 1968. Il y
avait en lice quatre candidats. Ce sont : Bonifacio Ondo Edu (MUNGE), Ndongo Miyone (MONALIGE), Bossio Dioco (UNION
BUBI) et Francisco Macias Nguema (SECRETARIADO CONJUNTO). Au premier tour, aucun des quatre candidats n'a pu
arracher la majorité absolue. Il est alors organisé un second tour entre les deux meilleurs premiers (Bonifacio Ondo Edu et
Macias Nguema). A la fin de ce parcours électoral, c'est Francisco Macias Nguema qui est élu président de la République.



184

en proie a des guerres intertribales et interethniques. De toutes les crises et des conflits intertribaux et
interethniques qui secouent le continent africain en ce XXle siécle, I'Etat est généralement vu comme
porteur de I'entiére responsabilité. Cela arrive parce que certains chefs d’Etat, encore adossés a la
politique tribale, continuent de soumettre 'Etat aux pires caprices de l'ethnie. Les décennies de dictature
de 'administration coloniale espagnole n'ont vraiment pu ébranler la vie culturelle précoloniale.

La culture qui porte en elle les maniéres de penser, d’agir, de sentir de concevoir le monde et de
I'appréhender est ainsi transmise de génération en génération. Ainsi au cours de son éducation et donc
de sa socialisation, I'individu s'intériorise les valeurs et les pratiques culturelles de son groupe ethnique
ou de sa communauté tribale. Par la transmission, les principes, les normes et tout ce que posséde une
communauté tribale sontinculqués a chaque membre de la communauté. Les tenants du pouvoir politique
ont du mal & dissocier la gestion politique de I'Etat de la gestion tribale traditionnelle. Cela, parce qu'a
I'origine tout se concevait a 'intérieur du groupe tribal. Il y a donc transposition du mode de vie traditionnel
dans la société dite moderne imposée par la colonisation.

En Guinée Equatoriale, I'accession au pouvoir de Francisco Macias Nguema est aussi I'accession du
groupe tribal Fang. C'est précisément & partir du coup d’Etat manqué du 05 mars 1969, que la politique
tribale apparait au grand jour au sommet de I'Etat. En effet, aprés ce putsch manqué, il s’en suit d’abord
une forte répression contre ses auteurs présumés avant de se muer en une politique tribale généralisée.
L’auteur présumé du putsch, Atanasio Ndongo Miyone, était ministre des affaires étrangéres dans le
premier gouvernement. A partir de cet événement, le président retire sa confiance qu'il placait en ses
collaborateurs. Le signe extérieur d’'une méfiance intérieure est la formation d’un nouveau gouvernement
en 1971 dans lequel le président concentre entre ses mains, les pouvoirs-clés, comme le disent Mariano
de Castro et Donato Ndongo (1998): «Desde mayo 1971, el presidente Macias asumié el conjunto de los
poderes ejecutivo, legislativo y judicial asi como las prerrogativas del consejo de la Republicax® (p. 220).

A partir de ce moment, il exclut de la gestion du pouvoir politique, les autres groupes ethniques pour ne
se replier que sur son clan esangui. Plutét que d’accepter la diversité et d’en faire un atout de la Guinée
Equatoriale, le président fait plutdt la part belle au tribalisme. Il vient ainsi de rompre I'élan patriotique
qu’ont démontré tous ces peuples au cours de la lutte anticoloniale. Il aurait plutt fallu mettre en place
un mécanisme visant a garantir a tous les peuples, sans exception, la justice, 'égalité et I'équité, qui
donnent & chacun I'égalité de chance de réussir au départ et faire de I'Etat un bien commun & tous.

Au-dela de de ces comportements a caractére tribal, le régime va encore plus loin en verrouillant méme
les voies d’accés au pouvoir d’Etat. Pour éviter toutes compétitions électorales au cours desquelles il
pourrait perdre le pouvaoir, il interdit le multipartisme et instaure le parti unique. J.B Boleka (2003) le dit en
ces termes: «[...] Abolié todos los partidos politicos y fundié su partido tnico nacional el 07 de julio de
1970°» (p. 128). Cette politique ne vise que la gestion du pouvoir comme une tribu dans laquelle le chef
est admis comme tel et ne doit faire I'objet d’aucune contestation ni de remplacement par la voie de
compétition.

Dans ces circonstances, le président fonde son pouvoir sur sa tribu et fait du parti unique un parti d’Etat.
Aujourd’hui, sous le régime du président Obiang Nguema, malgré le multipartisme, d’autres opposants
politiques sont toujours contraints a I'exil. Le tribalisme d’autrefois s’est mué en une idéologie qui se
traduit par la confiscation du pouvoir doublée d’un régne sans partage. Il devient de ce fait, le moyen de
conquéte et de confiscation du pouvoir politique.

Les formes de tribalisme (offensif et défensif) qui ont existé avant la période coloniale réapparaissent
aujourd’hui sous d’autres formes évoluées et modernisées.

8Depuis mai 1971, le président Macias assuma 'ensemble des pouvoirs exécultif, [égislatif et judiciaire ainsi que les
prérogatives du conseil de la République. Notre Traduction
9 |1 abolit tous les partis politiques et fonda son parti unique national le 07 juillet 1970. Notre Traduction



185

Conclusion

Cet article vise a expliquer, les manifestations du tribalisme dans la société équato-guinéenne actuelle.
Cette étude nous a permis de comprendre les différentes phases d’évolution de ce phénomene avant
d’atteindre sa forme actuelle. En effet, avant la colonisation, le tribalisme était le mode de vie et
d’organisation sociopolitique des sociétés traditionnelles. A cet effet, il était le fondement de la stabilité et
I'harmonie dans ces sociétés. Méme si des guerres de conquéte s’expliquent par le tribalisme, il est tout
de méme I'expression des valeurs culturelles propres a chaque société, donc la vie de celles-ci.

La présence occidentale sur le continent a entrainé le bouleversement des sociétés traditionnelles et la
désorientation des peuples. L'existence des peuples et ce qu'ils ont de vital, leurs cultures vont subir des
bouleversements par l'imposition de la culture étrangére. De cette situation émaillée de violence, 'Equato-
guinéen va tout de méme acquérir son indépendance.

A partir de lindépendance, le tribalisme va se muer en une idéologie visant la consolidation et la
confiscation le pouvoir politique.



186
Bibliographie

ASANGONO EVUNA Oworo Alejandro, 1993, El proceso Democratico de Guinea Ecuatorial, Madrid:
CEIBA.

BINET Jacques, 1983. «Nature et limites de la famille en Afrique Noire», http// horizon.Document.Ird.fr.
(25/05/2019)

BOLEKIA Boleka Justo, 2003, Aproximacion a la historia de Guinea Ecuatorial. Salamanca, Amaru
Ediciones.

BRUNSCHWIG Heni, 1993, Le partage de I'Afrique Noire. Paris: Flamarion.

CASTRO De Mariano, Donato Ndongo, 1998, Espafia en guinea, construccion del desencuentro. Toledo:
Ediciones Sequitur.

DIARRAH Anguibou, 2013, Délimitation et démarcation des frontieres en Afrique, considérations
générales et études de cas. Addis Abeba: Commission de I'Union Africaine, Département Paix et
Sécurité.

DJIEOULOU Appolos, 2016, «L'hybridisme culturel et politique, source de la violence politique en Guinée
Equatoriale», Revue de la Littérature et d’Esthétique Négro-Africaines. Abidjan, ILENA, p. 152-162.

DJIEOULOU Appolos, 2018, Le tribalisme, un des facteurs du sous-développement de la Guinée
Equatoriale. (Thése de doctorat en études Ibériques et Latino-américaines) Abidjan: Université Félix
Houphouét Boigny.

FOUDA Ongodo Maurice. 2004. Le management face a I'environnement socioculturel. Université de
Yaoundé II, Colloque Beyrouth, 28 et 29 octobre.

KONE Amadou, 2002, Le Respect des morts, Paris, Hatier.
LINIGER-GOUMAZ Max, 1980, La Guinée Equatoriale un pays méconnu, Paris, L'Harmattan.
LINIGER-GOUMAZ Max, 1988, Bréve histoire de la Guinée Equatoriale, Paris, L'Harmattan.

MINKALA Pierre Rhaudel, 2009, «Petite phénoménologie du tribalisme», ECOVOX N°41 Janvier-Juin
2009, www.cipcre.org/ecovox/ecod1/page/repére petite_phénoménologie du_tribalisme.html,
08.04.2019).

PALE Miré Germain, 2014, L'impact du pétrole sur la société équato-guinéenne. (Theses de doctorat en
études Ibériques et Latino-américaines). Abidjan : Université Félix Houphouét-Boigny.

SARKOZY Nicolas, 2006, Discours prononcé le 26 juillet 2007 a l'université de Dakar. sur le site:
www.lemonde.fr/afrique/article/2007/11/09/le-discours-de-dakar 976786 3212 (02.07.2019)

STIGLITZ Joseph Eugéne, 2003, Quand le capitalisme perd la téte, Paris, Edition Fayard.

SYLLA Laciné, 1977, Tribalisme et parti unique en Afrique Noire, Paris, Presse de la Fondation Nationale
des Sciences Politiques.

TEULADE Donates Samuel, 2009, Malabo, Guinée Equatoriale, le nouvel eldorado pétrolier de I'Afrique,
Paris, L’Harmattan.

ZORO Loua Hyacinthe, 2015, «Les alliances interethniques en Afrique de I'Ouest, Nouvelles Stratégies
de réconciliation» Volume 23, Numéro 2, p.185-201. www.erudit.org/fr/revues/theologi/2015-v23-n2-
theoloqi03341/1042749ar/, (12.05.2019).



http://www.cipcre.org/ecovox/eco41/page/repère_petite_phénoménologie_du_tribalisme.html,%20%20(08.04.2019)
http://www.cipcre.org/ecovox/eco41/page/repère_petite_phénoménologie_du_tribalisme.html,%20%20(08.04.2019)
http://www.lemonde.fr/afrique/article/2007/11/09/le-discours-de-dakar_976786_3212
http://www.erudit.org/fr/revues/theologi/2015-v23-n2-theologi03341/1042749ar/
http://www.erudit.org/fr/revues/theologi/2015-v23-n2-theologi03341/1042749ar/

